**ЭССЕ**

**«Культурно-исторические традиции народов России».**

Баксаисова Асель Алтынбековна.

В нашем регионе проживают представители более 100 национальностей, мирно соседствуют 14 религиозных конфессий, функционируют 17 обществ национальных культур, 155 общественных объединений. Одним из народов проживающих на территории Астраханской области являются казахи. Согласно переписи за 2010 года число казахов составляет 16,3% от всего населения. Представителями данной нации является и моя семья.

**Тогда возникает вопрос: «Как такое большое количество представителей данной нации попали в Астрахань?»**

Следует начать с того, что казахи делятся на 3 ветви: Старший жуз , Средний жуз и Младший жуз. Жуз - это крупное региональное объединение племен. Старший жуз - это группа казахских родов и племён, проживающих на территории Семиречья и современного Южного Казахстана и части современной территории западного Китая и Узбекистана. Средний жуз - группа казахских племенных объединений в Центральном, Северном и Восточном Казахстане.Младший жуз  — группа казахских родов и племён, состоящая из трех племенных союзов: алимулы, байулы и жетыру. Деление на жузы сохранилась до наших времен.

Из-за внешнеполитической угрозы именно представители Младшего жуза 10 октября 1731 года хан младшего приняли присягу на подданство Российской империи.

**Почему и когда племена Младшего жуза перекочевали в Астраханскую губернию?**

Исторические источники отмечают, что в тот момент, когда в Младшем жузе разворачивались смуты и междоусобицы, командир Астраханского казачьего полка Попов начал предлагать хану Букею навсегда перекочевать со своими людьми на оставленные волжскими калмыками пустующие земли между Уралом и Волгой. Хан Букей согласился. Он направил письмо астраханскому губернатору, в котором изъявлял желание на кочевку. Это письмо было передано на рассмотрение императору Павлу I. И уже 11 марта 1801 г. царь Павел I издал указ «...о позволении на кочевку там, где пожелают...», а в знак своего благоволения назначил хану Букею Золотую медаль со своим портретом, носить которую следовало на шее на черной ленте. Образование Внутренней орды было вызвано политической напряженностью, наблюдаемой в Младшем жузе, а также тяжелым положением населения этого региона, ханскими междоусобицами, народными восстаниями и возникающими конфликтами из-за нехватки пастбищ. В самой откочевке хан Букей усмотрел возможность достичь спокойствия и защититься от набегов среднеазиатских правителей под непосредственным покровительством русского правительства.

**Как же религия влияет на казахский народ ?**

Предки казахов с глубокой древности верили в существование сверхъестественных сил, которые незримо помогали человеку или охраняли его от беды. В силу таких поверий в кочевом обществе укрепились моральные нормы, формы поведения, обряды и ритуалы, которые наряду с духовным развитием способствовали объединению людей. Верования древних казахских кочевых племен базировались на языческих традициях, в которых основное место занимали шаманизм и поклонение предкам. Эти религиозные обычаи и традиции называли степной религией, которую определили как тенгрианство. Степняки смотрели на природу как на существо одушевленное. Тенгрианская вера давала тюркам-кочевникам знание и умение чувствовать дух природы, острее осознавать себя ее частью, жить в гармонии с нею, подчиняться ее ритму, наслаждаться ее бесконечной переменчивостью, радоваться ее многоликой красоте.

Проникновение мусульманской цивилизации в Центрально-Азиатский регион связано с приходом в начале VIII века арабских завоевателей. Развитие мусульманства среди кочевников было не таким активным, как среди оседлого населения тюркских народов, поскольку традиционной религией тюрков-кочевников оставалось шаманство. Распространение ислама среди казахов было своеобразным. Соблюдение религиозных мусульманских предписаний, в которых внешние обряды были перемешаны с остатками языческих верований и суеверий, казахами исполнялось не столь строго. Отчасти это было связано с крайне небольшим числом образованных мулл, кочевавших в степи. Для большинства казахов исламское вероисповедание сводилось лишь к проведению отдельных обрядов: обязательно соблюдалось обрезание, бритье волос, стрижка усов. Намазы и посты большинство казахов молитвы не исполняло. Известно, что активную политику поддержки ислама среди кочевых казахов проводила Екатерина 2.

К 1890 годам мусульманская вера (с примесью шаманства) окончательно укоренилась казахском народе.

В настоящее время основная доля казахов считает себя мусульманами и соблюдает в той или иной мере часть обрядов, что стало неотъемлемой стороной духовной и общественной жизни. Например, обряд обрезания совершает подавляющая верующая часть казахов; по мусульманским обрядам хоронятся почти все казахи. Хотя следует отметить, что лишь определенная часть (меньшинство) регулярно совершает намаз и соблюдает другие религиозные указания.

**Традиционная кухня.**

Традиции казахской кухни складывались в течение длительного времени и были тесно связаны с обычаями гостеприимства, где центральное место занимало теплое отношение к человеку, будь то близкий родственник или случайный гость. «Хлеб-соль бери — правду расскажи», гласит вековая заповедь под небом Степного края. Гостеприимство вошедшего в дом человека, даже случайного и нежданного, всегда начинается со слов приглашение на почетное место за дастарханом (напротив входной двери).

Казахи прежде всего кочевой народ, поэтому большинство блюд состоит из мяса и молочных продуктов. Самые известные блюда: бешбармак, манты, куырдак, казы, баурсак, шельпек, курт, жент и кумыс.

**Самые примечательные и интересные традиции и обычаи.**

**Бесик той** Как правило, на 3-ий день после рождения малыша впервые укладывали в колыбель. Главная роль в проведении ритуала отводится бабушке: вначале она окуривает колыбель травами (чтобы отогнать злых духов и хвори), затем пеленает ребенка, перевязывает его специальными лентами, укладывает в колыбель и накрывает 7 вещами, среди которых обязательно были шуба и шапан, уздечка и камча (для мальчика), для девочки отрез ткани, платки, а присутствующим малышам раздают сладости, как подарок от новорождённого.

**Жети ата -**  по древнему обычаю, все родственники до седьмого колена считаются близкой родней, поэтому браки между ними запрещены. Так что знать свой род и всех предков для казахов – это не только традиция, но и насущная необходимость.

**Шашу** – осыпание. Это красивый обряд является частью многих обычаев и ритуалов. «Виновников» торжества буквально осыпают дождем из денег и конфет (или других сладостей).

**Суйинши сурау**. Одна из самых приятных казахских традиций – подарок за добрую весть. Гонцу, принесшему в дом весть о рождении ребенка или другом важном и радостном событии, обязательно в качестве благодарности вручали подарок.

 **Кконаккаде**– обычай, согласно которому хозяин дома мог попросить гостя спеть песню, станцевать, сыграть на музыкальном инструменте или почитать стихи.

 **Базарлык.** По традиции, возвращаясь домой из поездки, для своих близких и родных нужно привезти небольшие, чисто символические подарки.

 **Белкотерер** – прекрасная и древняя традиция, которая является иллюстрацией не только знаменитого казахского гостеприимства, но и заботы о старшем поколении. Ее суть – в приготовлении особого угощения для пожилых и нуждающихся в уходе людей. Угощение (обычно это что-то питательное и мягкое: творог, мед, кумыс, казы) старикам приносят соседи, родственники или близкие люди.